
TẠP CHÍ TÂM LÝ - GIÁO DỤC

100 Tập 32 số 02 kì 2 (tháng 02/2026)

NHẬN THỨC VÀ TRÁCH NHIỆM CỦA SINH VIÊN TRONG BẢO VỆ BẢN SẮC 
VĂN HÓA DÂN TỘC TRƯỚC TÁC ĐỘNG CỦA TOÀN CẦU HÓA VÀ CÔNG NGHỆ SỐ

Đinh Thị Chinh, Võ Phú Hữu
Đại học Cần Thơ

Tóm tắt: Toàn cầu hóa và công nghệ số đang làm biến đổi mạnh mẽ đời sống văn hóa của sinh viên Việt Nam. Không 
gian học tập, giao tiếp và giải trí chuyển dịch sang môi trường trực tuyến, kéo theo sự thay đổi trong thói quen tiếp nhận 
thông tin, thang giá trị và cách thể hiện căn tính. Những biến đổi này mở ra cơ hội lớn để người trẻ tiếp cận tri thức, giao 
lưu đa văn hóa, sáng tạo sản phẩm mới từ chất liệu truyền thống và quảng bá hình ảnh Việt Nam ra thế giới. Tuy nhiên, 
cùng với cơ hội là sức ép đồng hóa, sự thương mại hóa biểu tượng, sự phân mảnh của trải nghiệm, và rủi ro lệch chuẩn do 
tin giả, bạo lực mạng, cùng cơ chế thuật toán khuếch đại cảm xúc. Từ góc độ tâm lý xã hội, bản sắc văn hóa dân tộc không 
phải vật thể bất biến mà là cảm thức thuộc về và hệ giá trị được nội tâm hóa, thể hiện qua lựa chọn, hành vi và cách ứng 
xử. Vì vậy, bảo vệ bản sắc trong bối cảnh mới cần được hiểu như tăng cường năng lực chọn lọc, năng lực tự chủ và năng 
lực sáng tạo có trách nhiệm của sinh viên. Bài viết phân tích các dòng tác động của toàn cầu hóa và công nghệ số đến nhận 
thức bản sắc, chỉ ra những khuynh hướng tích cực và những rủi ro nổi bật, đồng thời đề xuất định hướng giáo dục và can 
thiệp xã hội nhằm củng cố bản lĩnh văn hóa và phát triển năng lực công dân số cho sinh viên.

Từ khóa: bản sắc văn hóa; sinh viên; tâm lý xã hội; toàn cầu hóa; công nghệ số; công dân số; truyền thông; văn hóa số

STUDENTS’ AWARENESS AND RESPONSIBILITY IN PRESERVING NATIONAL 
CULTURAL IDENTITY UNDER THE IMPACTS OF GLOBALIZATION AND DIGITAL 

TECHNOLOGY
Abstract: Globalization and digital technologies are transforming Vietnamese university students’ cultural life. 

Learning, communication, and entertainment increasingly take place online, reshaping information habits, value hierarchies, 
and identity expression. These shifts create opportunities for cross cultural learning, creative reuse of traditions, and 
wider dissemination of Vietnamese cultural narratives. Yet they also bring homogenization pressure, commodification of symbols, 
fragmented experience, and risks of norm deviation driven by misinformation, online harassment, and emotion 
amplifying algorithms. From a social psychological perspective, national cultural identity is not a fixed object but a 
sense of belonging and an internalized value system manifested in everyday choices and interactions. Protecting cultural 
identity in this new context should therefore be understood as strengthening students’ capacities for critical selection, 
self-regulation, and responsible creativity. The paper analyzes globalization and digitalization forces shaping students’ 
perceptions, identifies constructive trends and salient risks, and proposes educational and social interventions to reinforce 
cultural resilience and digital citizenship.

Keywords: cultural identity; university students; social psychology; globalization; digital technology; digital citizenship; 
media literacy; digital culture

                 Nhận bài: 30.12.2025               Phản biện: 21.01.2026            Duyệt đăng: 26.01.2026

I. ĐẶT VẤN ĐỀ
Toàn cầu hóa, hội nhập quốc tế và chuyển đổi 

số đang tạo ra một môi trường văn hóa mới, nơi 
các hệ giá trị giao thoa và cạnh tranh mạnh mẽ, 
tác động nhanh đến sinh viên – nhóm tuổi đang 
định hình bản sắc, mở rộng quan hệ và chuẩn bị 
nghề nghiệp. Trong bối cảnh này, bản sắc văn hóa 
dân tộc vừa là điểm tựa tinh thần định hướng hành 
vi, vừa là “vốn văn hóa” giúp sinh viên hội nhập 
tự tin, giao tiếp quốc tế thuyết phục và chuyển 
hóa truyền thống thành năng lực sáng tạo. Ngược 
lại, nếu xem nhẹ bản sắc, sinh viên dễ chạy theo 
xu hướng bề mặt, nhầm lẫn giữa hiện đại và bắt 
chước, mất điểm tựa trước áp lực môi trường số.

Thực tiễn cho thấy tồn tại song song các dấu 
hiệu tích cực và đáng lo: nhiều sinh viên chủ động 
tìm hiểu lịch sử, tham gia hoạt động di sản, phục 

hồi văn hóa đọc và ứng dụng công nghệ để kể 
chuyện văn hóa địa phương; nhưng cũng có bộ 
phận thờ ơ với tiếng Việt chuẩn mực, coi nhẹ 
chuẩn mực ứng xử, sùng ngoại như thước đo hiện 
đại hoặc tranh luận văn hóa theo cảm xúc dẫn đến 
quy chụp. Trong không gian số, xung đột biểu 
tượng dễ bùng phát, làm tăng phân cực và suy 
giảm khả năng đối thoại, khiến vấn đề nhận thức–
trách nhiệm không chỉ thuộc văn hóa học mà còn 
gắn với tâm lý xã hội (cơ chế hình thành thái độ, 
ảnh hưởng nhóm và tự điều chỉnh hành vi).

Bảo vệ bản sắc hiện nay không phải “đóng 
băng” truyền thống hay chống giao lưu, mà là 
phát triển năng lực nhận diện giá trị cốt lõi, thực 
hành giá trị trong đời sống và sáng tạo để bản sắc 
tiếp tục sống trong điều kiện mới. Theo đó, sinh 



TẠP CHÍ TÂM LÝ - GIÁO DỤC

101TÂM LÝ - GIÁO DỤC

viên giữ vai trò trung tâm: vừa tiếp nhận vừa sản 
xuất nội dung, tham gia định hình dư luận và lan 
tỏa hình ảnh Việt Nam qua học thuật, nghề nghiệp 
và quan hệ quốc tế. Vì vậy, nhận diện đúng các 
lực tác động và xây dựng giải pháp phù hợp sẽ 
giúp biến thách thức thành cơ hội, biến bản sắc 
thành sức mạnh nội sinh của người trẻ

II. CƠ SỞ LÝ LUẬN 
2.1. Khung tiếp cận tâm lý xã hội
Nghị quyết 80-NQ/TW của Bộ Chính trị về 

phát triển văn hóa Việt Nam (ngày 7/1/2026) 
khẳng định văn hóa là "nền tảng, nguồn lực nội 
sinh quan trọng, động lực to lớn, trụ cột, hệ điều 
tiết cho phát triển nhanh và bền vững đất nước". 
Nghị quyết nhấn mạnh "phát triển toàn diện văn 
hóa, con người Việt Nam trên nền tảng hệ giá trị 
quốc gia, hệ giá trị văn hóa, hệ giá trị gia đình và 
chuẩn mực con người Việt Nam", đồng thời chỉ rõ 
thách thức từ "sự bùng nổ các nền tảng trực tuyến 
xuyên biên giới kéo theo sự xâm nhập của các yếu 
tố ngoại lai phản cảm, phi văn hóa gây xung đột 
giá trị". Trong bối cảnh sinh viên là lực lượng trẻ 
vừa là chủ thể vừa là trung tâm của đổi mới sáng 
tạo văn hóa, việc hiểu rõ cơ chế tâm lý - xã hội tác 
động đến nhận thức và hành vi của họ trở thành 
yêu cầu cấp thiết.

Trong tâm lý xã hội, bản sắc văn hóa gắn với 
bản sắc nhóm và cảm thức thuộc về. Cá nhân tự 
xem mình là thành viên của một cộng đồng, chia 
sẻ ký ức lịch sử, ngôn ngữ, biểu tượng và chuẩn 
mực, từ đó hình thành lòng tự trọng tập thể và 
động cơ hành động phù hợp. Ở lứa tuổi sinh viên, 
quá trình kiến tạo bản sắc diễn ra mạnh vì họ 
chuyển từ phụ thuộc sang tự chủ, mở rộng nhóm 
tham chiếu, thử nghiệm nhiều vai trò và chịu tác 
động sâu từ truyền thông.

Cơ chế xã hội hóa giải thích cách sinh viên tiếp 
nhận chuẩn mực từ gia đình, nhà trường, bạn bè 
và môi trường truyền thông, rồi nội tâm hóa thành 
tiêu chuẩn tự đánh giá. Cơ chế so sánh xã hội giải 
thích vì sao sinh viên dễ bị hấp dẫn bởi hình mẫu 
thành công và hình mẫu hấp dẫn, từ đó nảy sinh 
xu hướng bắt chước. Cơ chế đồng nhất hóa nhóm 
và phân biệt nhóm cho thấy, khi cá nhân cảm thấy 
nhóm mình bị đánh giá thấp, họ có thể phản ứng 
bằng cách cực đoan hóa, hoặc bằng cách xa rời 
nhóm để tìm sự thừa nhận ở nơi khác. 

Không gian số khuếch đại các cơ chế trên 
thông qua thuật toán, phần thưởng tương tác và 

tốc độ lan truyền. Thuật toán cá nhân hóa có thể 
tạo buồng vang, khiến người dùng lặp lại tiếp xúc 
với cùng một loại thông điệp, từ đó hình thành 
khẩu vị văn hóa và thái độ ổn định. Phần thưởng 
xã hội tức thì khuyến khích nội dung gây chú ý, 
trong khi nội dung cần đọc sâu dễ bị thiệt thòi.    

Khung phân tích của bài viết đặt bản sắc trên 
ba lớp liên kết. Lớp giá trị cốt lõi gồm lòng yêu 
nước, nhân ái, nghĩa tình, hiếu học, cần cù, trọng 
danh dự, tôn trọng sự thật và ý thức cộng đồng. 
Lớp thực hành gồm ngôn ngữ, ứng xử, văn hóa 
học thuật, thói quen truyền thông, nghi lễ và lối 
sống. Lớp năng lực hiện đại gồm tư duy phản 
biện, năng lực truyền thông số, năng lực sáng tạo 
và năng lực hợp tác liên văn hóa.  

2.2. Tác động của toàn cầu hóa và công nghệ 
số đối với nhận thức bản sắc văn hóa và đời 
sống văn hóa của sinh viên

Toàn cầu hóa và công nghệ số đang tạo ra 
những chuyển biến sâu sắc, song hành và tương 
tác lẫn nhau trong đời sống văn hóa sinh viên. Về 
mặt tích cực, toàn cầu hóa mở rộng không gian 
tiếp xúc văn hóa thông qua học ngoại ngữ, tài liệu 
quốc tế, lớp học trực tuyến xuyên biên giới và môi 
trường làm việc đa quốc tịch, giúp sinh viên tăng 
sự cởi mở, giảm định kiến và nhận ra sự tương 
thích giữa giá trị nhân loại với giá trị Việt Nam.  

Tuy nhiên, cả hai xu thế này đều mang theo 
những rủi ro đáng kể. Toàn cầu hóa thúc đẩy 
cạnh tranh biểu tượng thông qua công nghiệp 
giải trí và tiêu dùng, khiến một số sinh viên xem 
việc bắt chước như con đường nhanh để được 
thừa nhận, dẫn đến bản sắc bị đồng nhất với hình 
thức trong khi các giá trị cốt lõi như chữ tín, ng-
hĩa tình, tôn trọng gia đình và cộng đồng bị giảm 
ưu tiên. Công nghệ số lại làm thay đổi cách sinh 
viên chú ý và học hỏi - mật độ thông tin cao kh-
iến việc đọc sâu trở nên khó khăn, tri thức lịch sử 
và văn hóa dễ bị giản lược thành khẩu hiệu hoặc 
hình ảnh gây ấn tượng.

Sự phân tầng trải nghiệm toàn cầu hóa tạo ra 
khác biệt nhận thức: sinh viên có cơ hội du học, 
trao đổi quốc tế nhìn bản sắc như vốn văn hóa và 
biết chọn lọc, trong khi một số sinh viên chỉ tiếp 
xúc gián tiếp qua màn hình điện thoại - nơi hình 
ảnh dễ bị lý tưởng hóa hoặc cắt ngữ cảnh - dễ rơi 
vào hai cực: sùng bái ngoại một chiều hoặc khép 
kín vì sợ mất mình. Tương tự, văn hóa trình diễn 
trong không gian số cùng với thuật toán cá nhân 



TẠP CHÍ TÂM LÝ - GIÁO DỤC

102 Tập 32 số 02 kì 2 (tháng 02/2026)

hóa có thể khuyến khích nội dung gây sốc, kéo 
xuống chuẩn mực ứng xử, và tạo vòng lặp củng 
cố các thói quen tiêu thụ nội dung thiếu phản biện.

Đặc biệt đáng lo ngại là sự suy giảm chuẩn mực 
ngôn ngữ và lan truyền thông tin sai lệch. Ngôn 
ngữ mạng tạo ra những sáng tạo mới nhưng cũng 
làm tăng viết sai, từ tục hóa và biểu đạt thô, ảnh 
hưởng đến khả năng tư duy và đối thoại. Tin giả, 
nội dung bóp méo lịch sử, xuyên tạc biểu tượng, 
kích động kỳ thị có thể lan nhanh, làm suy giảm 
niềm tin và tăng phân cực xã hội.  

Từ góc nhìn tâm lý xã hội, khi nhu cầu được 
công nhận tăng mà nguồn lực tự trọng nội tại chưa 
vững, cá nhân dễ dựa vào biểu tượng ngoại để 
định giá bản thân. Hơn nữa, toàn cầu hóa đang 
làm thay đổi cách sinh viên nhìn về truyền thống - 
từ nguồn gốc đạo đức sang nguồn lực sáng tạo và 
kinh tế. Trong bối cảnh này, năng lực chọn lọc nội 
dung, năng lực kiểm chứng thông tin, năng lực đối 
thoại dựa trên chứng cứ, và tôn trọng chuẩn mực 
ngôn ngữ trở thành những thành tố quan trọng của 
bản lĩnh bản sắc và trách nhiệm văn hóa thiết thực 
của sinh viên trong kỷ nguyên số. 

Những xu thế trên đặt ra nhiều vấn đề cấp thiết 
trong nhận thức và trách nhiệm của sinh viên đối 
với bản sắc văn hóa dân tộc. Về nhận thức, sinh 
viên cần phân biệt rõ giữa hội nhập và hòa tan, 
giữa tiếp thu có chọn lọc và bắt chước máy móc, 
giữa hiện đại hóa và tây phương hóa. Họ cần nhận 
diện được các cơ chế thao túng hành vi tiêu dùng 
văn hóa, hiểu rằng việc bảo vệ bản sắc không phải 
là khép kín mà là duy trì năng lực tự định nghĩa và 
tự định hướng trong dòng chảy toàn cầu. Về trách 
nhiệm, sinh viên không chỉ là người thụ hưởng 
văn hóa mà còn là chủ thể sản xuất và lan truyền 
nội dung. Mỗi lựa chọn xem, chia sẻ, bình luận 
đều góp phần định hình môi trường văn hóa số. 
Trách nhiệm này đòi hỏi tính tự giác cao: kiểm 
chứng trước khi lan truyền, sử dụng ngôn ngữ văn 
minh, tôn trọng khác biệt, và chủ động tham gia 
các không gian đối thoại xây dựng.  

2.3. Nhận thức của sinh viên về bản sắc văn 
hóa dân tộc trong bối cảnh mới

Nhận thức của sinh viên về bản sắc đang dịch 
chuyển từ thụ động sang chủ động. Nhiều sinh 
viên muốn hiểu bản sắc bằng lý giải khoa học, họ 
đặt câu hỏi về nguồn gốc, chức năng xã hội và ý 
nghĩa đạo đức của một phong tục hay một chuẩn 
mực. Khi được cung cấp tri thức và trải nghiệm, 

họ sẵn sàng bảo vệ bản sắc theo cách hiện đại, 
nghĩa là biết giải thích, biết thuyết phục và biết 
sáng tạo. 

Một đặc điểm nổi bật là tự hào gắn với khát 
vọng phát triển. Sinh viên thường liên kết lòng tự 
hào với hình ảnh đất nước sáng tạo, năng lực khoa 
học, năng lực cạnh tranh và hình ảnh Việt Nam 
văn minh. Đây là động lực tích cực, giúp bản sắc 
gắn với tương lai.    

Có thể thấy sự phân mảnh căn tính giữa đời 
sống gia đình và đời sống trực tuyến. Một số sinh 
viên giữ nếp truyền thống trong gia đình, nhưng 
biểu diễn bản thân theo chuẩn mực khác trên mạng 
để phù hợp nhóm bạn và để được công nhận. Sự 
phân mảnh đôi khi giúp thích nghi, nhưng cũng có 
thể tạo căng thẳng nội tâm, làm tăng mệt mỏi tâm 
lý và giảm tính nhất quán đạo đức.   

Một xu hướng khác là thực dụng hóa biểu 
tượng. Việc dùng chất liệu truyền thống trong 
thời trang, truyền thông và kinh doanh có thể góp 
phần làm sống di sản nếu đi kèm hiểu biết, tôn 
trọng nguồn gốc và chia sẻ lợi ích với cộng đồng 
chủ thể. Nhưng nếu chỉ dùng để câu chú ý, biểu 
tượng bị rỗng và có thể gây phản cảm. Điều quan 
trọng là sinh viên phải phân biệt giữa sáng tạo 
có đạo đức và chiếm dụng văn hóa. Nhận thức 
đúng sẽ dẫn đến hành vi đúng, giúp thị trường văn 
hóa phát triển mà không làm tổn thương ý nghĩa 
thiêng liêng và ý nghĩa cộng đồng của di sản.

Sinh viên cũng nhạy cảm hơn với công bằng 
văn hóa. Họ phản đối kỳ thị vùng miền, miệt thị 
văn hóa địa phương, và xâm phạm quyền riêng tư. 
Đây là nền tảng để xây dựng văn hóa tôn trọng. 
Tuy nhiên, trong môi trường số, tranh luận dễ bị 
kích động bởi nhãn dán và cảm xúc. Khi thiếu kỹ 
năng đối thoại, công bằng văn hóa có thể bị hiểu 
lệch thành cuộc đối đầu.  

2.4. Trách nhiệm của sinh viên về bản sắc 
văn hóa dân tộc trong bối cảnh mới

Trách nhiệm của sinh viên trước hết là trách 
nhiệm tri thức. Bản sắc muốn bền phải dựa trên 
hiểu biết. Sinh viên cần tích lũy nền tảng về lịch 
sử, văn học, nghệ thuật, phong tục và pháp luật 
liên quan đến di sản, để có khả năng phân biệt 
giữa giá trị cốt lõi và tập quán lạc hậu, giữa tín 
ngưỡng lành mạnh và mê tín trục lợi, giữa sáng 
tạo và xuyên tạc.    

Trách nhiệm tiếp theo là thực hành văn hóa 
trong đời sống và học thuật. Bản sắc không chỉ ở 



TẠP CHÍ TÂM LÝ - GIÁO DỤC

103TÂM LÝ - GIÁO DỤC

nghi lễ mà ở cách nói năng, cách tôn trọng người 
khác, cách giữ lời hứa, cách hợp tác và cách ứng 
xử khi bất đồng. Trong đại học, thực hành văn hóa 
còn là liêm chính học thuật, tôn trọng bản quyền, 
không gian lận và biết tranh luận văn minh.  

Một phương diện ngày càng quan trọng là trách 
nhiệm truyền thông. Sinh viên vừa là người tiêu 
thụ vừa là người sản xuất nội dung. Mỗi lượt chia 
sẻ có thể góp phần củng cố hoặc làm tổn thương 
hình ảnh văn hóa. Vì vậy, sinh viên cần thói quen 
kiểm chứng, thói quen đặt câu hỏi về nguồn, về 
bối cảnh, về động cơ, và thói quen sửa sai. Đồng 
thời, sinh viên cần tránh ngôn ngữ thù ghét, tránh 
xúc phạm niềm tin và biểu tượng, và tránh biến 
khác biệt văn hóa thành cái cớ để công kích.  

Sinh viên cũng có trách nhiệm sáng tạo và 
tham gia cộng đồng. Sáng tạo giúp truyền thống 
có sức hấp dẫn, còn cộng đồng giúp bản sắc có 
nơi trú. Sinh viên có thể tham gia câu lạc bộ văn 
hóa, dự án số hóa di sản, hoạt động tình nguyện 
tại làng nghề, chương trình giao lưu liên văn hóa, 
hoặc nghiên cứu khoa học về văn hóa địa phương.  

2.5. Giải pháp từ góc độ tâm lý xã hội và 
giáo dục đại học

Để phát huy vai trò của sinh viên trong bảo vệ bản 
sắc, cần đồng thời tạo động lực, tạo năng lực và tạo 
môi trường. Về động lực, giáo dục cần giúp sinh viên 
thấy rằng bản sắc không đối lập với hội nhập, mà là 
điều kiện để hội nhập có bản lĩnh. Khi sinh viên nhận 
ra bản sắc là vốn văn hóa giúp họ khác biệt tích cực 
trong học thuật và nghề nghiệp, động lực gìn giữ sẽ 
chuyển từ nghĩa vụ sang nhu cầu tự thân. 

Về năng lực, nhà trường cần tích hợp giáo dục 
bản sắc với năng lực công dân số. Học phần kỹ 
năng truyền thông số và tư duy phản biện cần 
gắn với nội dung văn hóa, để sinh viên vừa học 
cách kiểm chứng thông tin lịch sử, vừa học cách 
ứng xử văn minh trong tranh luận. Dạy theo tình 
huống là cách hiệu quả. Sinh viên được đặt vào 
tình huống một tin nóng về di sản lan truyền, một 
clip cắt ngữ cảnh gây phẫn nộ, hoặc một trào lưu 
chế giễu truyền thống.  

Nhà trường cũng cần xây dựng hệ sinh thái 
văn hóa học đường. Hệ sinh thái này gồm không 
gian đọc và thảo luận, hoạt động nghệ thuật và thể 
thao, câu lạc bộ sáng tạo, và các dự án gắn với di 
sản địa phương. Thay vì chỉ học lý thuyết, sinh 
viên cần trải nghiệm. Có thể tổ chức dự án phỏng 
vấn nhân chứng, dự án số hóa tư liệu, triển lãm 

ảnh lịch sử, hoặc sản phẩm truyền thông song ngữ 
giới thiệu văn hóa địa phương.    

Ở cấp độ nhóm, cần chú trọng thiết kế văn hóa 
lớp và văn hóa câu lạc bộ. Chuẩn mực nhóm có 
sức mạnh lớn đối với hành vi. Nhà trường và tổ 
chức sinh viên có thể khuyến khích chuẩn mực 
tích cực bằng cơ chế ghi nhận, bằng sân chơi học 
thuật, và bằng việc đề cao liêm chính. Khi một 
nhóm coi trọng trung thực, tôn trọng tiếng Việt 
và tôn trọng khác biệt, cá nhân sẽ dễ nội tâm hóa 
giá trị. 

Về môi trường rộng hơn, cần tăng phối hợp 
giữa nhà trường, gia đình, cơ quan văn hóa và do-
anh nghiệp công nghệ. Gia đình tạo nền nếp và 
điểm tựa, cơ quan văn hóa cung cấp nguồn dữ liệu 
đáng tin, còn doanh nghiệp công nghệ có thể hỗ 
trợ công cụ và lan tỏa nội dung tích cực. Sự phối 
hợp này giúp sinh viên có đường dẫn tới thông tin 
chuẩn, có cơ hội thực tập trong dự án văn hóa số, 
và có môi trường để sáng tạo có trách nhiệm.

Trong bối cảnh trí tuệ nhân tạo tạo sinh phát 
triển, rủi ro giả mạo văn hóa tăng. Sinh viên cần 
năng lực nhận diện deepfake, hiểu dữ liệu huấn 
luyện thiên lệch, và tôn trọng bản quyền khi dùng 
công cụ tạo nội dung. Nhà trường nên ban hành 
quy tắc liêm chính số, yêu cầu minh bạch việc sử 
dụng công cụ, đồng thời khuyến khích AI phục 
dựng tư liệu, dịch thuật, thuyết minh di sản và 
thiết kế học liệu.  

Cuối cùng, cần coi sức khỏe tinh thần là một 
phần của bảo vệ bản sắc. Khi sinh viên căng thẳng 
và cô đơn, họ dễ tìm kiếm sự thừa nhận bằng cách 
chạy theo tương tác hoặc tham gia cộng đồng độc 
hại. Hoạt động văn hóa, nghệ thuật, thể thao và 
tình nguyện giúp tăng liên kết, tăng ý nghĩa sống 
và giảm rủi ro lệch chuẩn.    

III. KẾT LUẬN
Trong bối cảnh toàn cầu hóa và công nghệ số, 

bản sắc văn hóa dân tộc của sinh viên Việt Nam 
vừa đứng trước cơ hội lớn vừa đối diện thách thức 
phức tạp. Cơ hội nằm ở khả năng tiếp cận tri thức, 
giao lưu và sáng tạo để làm sống di sản trong đời 
sống hiện đại. Thách thức nằm ở sức ép đồng hóa, 
thương mại hóa biểu tượng, phân mảnh trải ng-
hiệm và thao túng cảm xúc trong môi trường số. 
Từ góc độ tâm lý xã hội, bản sắc là quá trình kiến 
tạo, vì vậy bảo vệ bản sắc là tăng cường năng lực 
lựa chọn giá trị, năng lực thực hành chuẩn mực và 
năng lực tự chủ.



TẠP CHÍ TÂM LÝ - GIÁO DỤC

104 Tập 32 số 02 kì 2 (tháng 02/2026)

Sinh viên với vai trò chủ thể của thời đại số 
cần gắn nhận thức với trách nhiệm tri thức, trách 
nhiệm thực hành, trách nhiệm truyền thông và 
trách nhiệm cộng đồng. Khi giáo dục đại học kiến 

tạo được hệ sinh thái văn hóa học đường, khi gia 
đình và xã hội đồng hành, và khi công nghệ được sử 
dụng để lan tỏa nội dung tích cực, bản sắc văn hóa sẽ 
không chỉ được giữ gìn mà còn được làm giàu. 

TÀI LIỆU THAM KHẢO

Ban Chấp hành Trung ương Đảng Cộng sản Việt Nam. 2014. Nghị quyết số 33-NQ/TW ngày 
09/06/2014 về xây dựng và phát triển văn hóa, con người Việt Nam đáp ứng yêu cầu phát triển bền 
vững đất nước. 

Bộ Chính trị, Ban Chấp hành Trung ương Đảng Cộng sản Việt Nam, 2026. Nghị quyết Số 80/NQ-
TW ngày 7/1/2026 về Phát triển văn hóa Việt Nam.

Thủ tướng Chính phủ. 2020. Quyết định số 749/QĐ-TTg ngày 03/06/2020 phê duyệt Chương trình 
Chuyển đổi số quốc gia đến năm 2025, định hướng đến năm 2030. 

UNESCO. 2005. Convention on the Protection and Promotion of the Diversity of Cultural Expressions. 
Thông qua ngày 20/10/2005. 

Hall, Stuart. 1996. Who Needs Identity? Trong Questions of Cultural Identity. Biên tập Stuart Hall 
và Paul du Gay. SAGE. 

Tajfel, Henri và Turner, John C. 1979. An integrative theory of intergroup conflict. Trong The So-
cial Psychology of Intergroup Relations. Biên tập William G. Austin và Stephen Worchel. Brooks Cole 
Publishing Company. 

Castells, Manuel. 2010. The Rise of the Network Society. Second edition with a new preface. Wiley 
Blackwell. 


