
TẠP CHÍ TÂM LÝ - GIÁO DỤC

212 Tập 31 số 12 kì 2 (tháng 12/2025)

VAI TRÒ CỦA DÂN CA TRONG VIỆC BẢO TỒN 
VÀ PHÁT HUY BẢN SẮC VĂN HÓA DÂN TỘC Ở VIỆT NAM HIỆN NAY

Nguyễn Viết Hoàn
Trường Đại học Hạ Long

Tóm tắt: Dân ca là một trong những loại hình di sản văn hóa phi vật thể quan trọng của Việt Nam, phản ánh đời sống 
tinh thần, phong tục, tập quán và bản sắc của cộng đồng. Trong bối cảnh hội nhập quốc tế, dân ca giữ vai trò đặc biệt 
trong việc bảo tồn và phát huy bản sắc văn hóa dân tộc. Bài báo phân tích sâu các giá trị văn hóa, giáo dục, nghệ thuật và 
xã hội của dân ca; làm rõ vai trò của dân ca trong quảng bá hình ảnh Việt Nam; đồng thời đề xuất một số giải pháp nhằm 
bảo tồn và lan tỏa giá trị dân ca trong đời sống đương đại. Kết quả nghiên cứu góp phần khẳng định dân ca không chỉ là 
di sản truyền thống mà còn là nguồn lực quan trọng cho phát triển văn hóa bền vững.

Từ khóa: Dân ca; Văn hóa dân tộc; Di sản văn hóa phi vật thể; Bảo tồn và phát huy; Bản sắc văn hóa; Hội nhập quốc tế.

THE ROLE OF FOLK SONGS IN PRESERVING AND PROMOTING ETHNIC 
CULTURAL IDENTITY IN VIETNAM TODAY

Abstract: Folk songs represent a significant part of Vietnam’s intangible cultural heritage, reflecting the spiritual 
life, customs, and cultural identity of communities. In the context of global integration, folk songs play a crucial 
role in preserving and promoting national cultural identity. This paper provides an in-depth analysis of the cultural, 
educational, artistic, and social values of Vietnamese folk songs; highlights their importance in enhancing Vietnam’s 
cultural image internationally; and proposes several solutions to preserve and promote folk songs in contemporary 
society. The findings affirm that folk songs are not only traditional heritage but also an essential resource for sustainable 
cultural development.

 Keywords: Folk songs; National culture; Intangible cultural heritage; Preservation and promotion; Cultural identity; 
Global integration.

Nhận bài: 17/10/2025		  Phản biện: 16/11/2025		  Duyệt đăng: 19/11/2025

I. ĐẶT VẤN ĐỀ
Trong tiến trình hội nhập quốc tế ngày càng sâu 

rộng, vấn đề bảo tồn và phát huy các giá trị văn 
hóa truyền thống trở thành thách thức lớn đối với 
nhiều quốc gia, đặc biệt là những quốc gia có nền 
văn hóa đa dạng như Việt Nam. Sự lan tỏa mạnh 
mẽ của văn hóa ngoại lai và sự thay đổi trong lối 
sống của các thế hệ trẻ đang đặt ra câu hỏi lớn về 
khả năng lưu giữ bản sắc dân tộc. Trong bối cảnh 
đó, dân ca – một loại hình nghệ thuật xuất phát từ 
đời sống lao động, sinh hoạt và tâm hồn của cộng 
đồng – đóng vai trò quan trọng như một di sản 
tinh thần độc đáo, góp phần khẳng định bản sắc 
văn hóa Việt Nam.

Dân ca Việt Nam không chỉ phong phú về thể 
loại như Quan họ, Ví – Giặm, Ca trù, Hò Huế, Lý 
Nam Bộ… mà còn chứa đựng giá trị lịch sử, thẩm 
mỹ, giáo dục và nhân văn sâu sắc. Việc nghiên 
cứu và nhấn mạnh vai trò của dân ca trong giai 
đoạn hiện nay có ý nghĩa thiết thực, vừa góp phần 
bảo vệ di sản văn hóa phi vật thể, vừa tạo động lực 
thúc đẩy sáng tạo và giao lưu văn hóa.

II. NỘI DUNG NGHIÊN CỨU
2.1. Khái quát về dân ca Việt Nam
Dân ca Việt Nam là một bộ phận quan trọng 

của kho tàng văn hóa dân gian, được hình thành từ 
quá trình lao động, sinh hoạt, giao tiếp và sáng tạo 
nghệ thuật của nhân dân qua nhiều thế hệ. Dân ca 
không phải là sản phẩm của một cá nhân hay một 
thời điểm cụ thể mà là kết tinh của kinh nghiệm 
sống, tri thức dân gian và tâm hồn của cộng đồng 
người Việt trong suốt chiều dài lịch sử. Đây là loại 
hình nghệ thuật mang tính truyền miệng, được lưu 
giữ và truyền lại qua các thế hệ thông qua hình 
thức hát, diễn xướng hoặc sinh hoạt cộng đồng.

 Về đặc trưng thể loại, dân ca Việt Nam vô cùng 
phong phú và đa dạng. Bên cạnh những điệu dân 
ca mang tính trữ tình, mềm mại của vùng đồng 
bằng Bắc Bộ như Quan họ Bắc Ninh, Hát Xoan 
Phú Thọ, Hát Trống quân, còn có những làn điệu 
sâu lắng, đậm chất tự sự của miền Trung như Ví – 
Giặm Nghệ Tĩnh, Hò Huế, Hát Bài chòi. Đối với 
khu vực Nam Bộ, dân ca mang tính chất phóng 
khoáng, tươi vui, giàu tính ứng tác như Hò sông 



TẠP CHÍ TÂM LÝ - GIÁO DỤC

213TÂM LÝ - GIÁO DỤC

nước, Lý Nam Bộ, Đờn ca tài tử. Không chỉ dừng 
lại ở đó, hệ thống dân ca của đồng bào các dân 
tộc thiểu số như dân ca Tày – Nùng, dân ca Thái, 
khèn Mông, các điệu Then, Lượn, Soóng Cọ, dân 
ca Êđê, Bana… càng làm tăng thêm sự phong phú, 
đa sắc thái của bản đồ âm nhạc dân gian Việt Nam.

Bên cạnh sự đa dạng về thể loại và phong cách, 
dân ca Việt Nam còn phong phú về nội dung phản 
ánh. Những lời ca, câu hát thể hiện tâm tư, tình 
cảm, ước mơ, khát vọng của người lao động; phản 
ánh phong tục tập quán, tín ngưỡng, lễ hội truyền 
thống; mô tả vẻ đẹp thiên nhiên, cảnh vật và đời 
sống xã hội của từng vùng miền. Dân ca không 
chỉ là âm nhạc, mà còn là bức tranh sinh động về 
văn hóa, lịch sử và con người Việt Nam. Thông 
qua ngôn ngữ nghệ thuật giản dị nhưng tinh tế, 
dân ca đã khắc họa một cách chân thực đời sống 
tinh thần và bản sắc tâm hồn của mỗi tộc người.

Về phương diện không gian văn hóa, mỗi loại 
hình dân ca gắn với một “môi trường sinh thái 
văn hóa” riêng, thể hiện mối quan hệ mật thiết 
giữa âm nhạc và đời sống. Ví dụ, Quan họ Bắc 
Ninh gắn với phong tục kết chạ, lễ hội mùa xuân; 
Đờn ca tài tử gắn với không gian sông nước Nam 
Bộ; Hò Huế gắn với lao động sông nước và lễ hội 
cung đình; Then Tày – Nùng gắn với nghi lễ tín 
ngưỡng dân gian. Không gian văn hóa chính là 
bối cảnh giúp dân ca tồn tại, phát triển và được 
truyền lại qua thời gian.

Một điểm đặc biệt nữa là dân ca Việt Nam thể 
hiện tính mở, linh hoạt và khả năng thích ứng cao 
với sự thay đổi của xã hội. Nhiều làn điệu dân ca 
dù ra đời từ rất lâu nhưng vẫn được người dân 
yêu thích, tiếp tục biểu diễn và sáng tạo mới, đáp 
ứng nhu cầu thưởng thức của công chúng đương 
đại. Một số loại hình dân ca còn được UNESCO 
ghi danh là di sản văn hóa phi vật thể đại diện 
của nhân loại như Hát Quan họ, Ca trù, Hát Xoan, 
Ví – Giặm, Đờn ca tài tử… Điều này không chỉ 
khẳng định giá trị nghệ thuật của dân ca Việt Nam 
mà còn chứng minh sức sống mạnh mẽ của nó 
trong đời sống văn hóa hiện đại.

Như vậy, dân ca Việt Nam là một kho tàng 
nghệ thuật dân gian đồ sộ chứa đựng giá trị lịch 
sử, văn hóa và thẩm mỹ độc đáo. Trong bối cảnh 
giao thoa văn hóa hiện nay, việc nhận diện rõ bản 
chất, giá trị và sức sống của dân ca là cơ sở quan 

trọng để triển khai các hoạt động bảo tồn và phát 
huy, góp phần khẳng định bản sắc văn hóa dân tộc 
trong quá trình hội nhập quốc tế.

2.2. Vai trò của dân ca trong bảo tồn và phát 
huy bản sắc văn hóa dân tộc ở Việt Nam hiện nay 

Dân ca giữ vị trí đặc biệt trong hệ thống di 
sản văn hóa phi vật thể Việt Nam. Không chỉ đơn 
thuần là những giai điệu dân gian gắn với đời sống 
cư dân, dân ca còn là sản phẩm của quá trình sáng 
tạo tập thể, chứa đựng giá trị lịch sử, nhân văn và 
nghệ thuật độc đáo. Trong bối cảnh toàn cầu hóa, 
khi mà văn hóa ngoại lai du nhập mạnh mẽ, dân ca 
càng thể hiện rõ vai trò quan trọng trong việc bảo 
tồn và phát huy bản sắc văn hóa dân tộc. Vai trò 
này được thể hiện ở nhiều phương diện sau:

2.2.1. Gìn giữ và truyền tải các giá trị văn hóa 
truyền thống

Dân ca là “kho báu tinh thần” lưu giữ những 
giá trị văn hóa cốt lõi của dân tộc Việt Nam. Qua 
những câu hát mộc mạc, chất chứa tình cảm, dân 
ca phản ánh thế giới quan, nhân sinh quan, lối 
sống, đạo đức và tâm hồn con người Việt.

Trước kia, dân ca gắn liền với sinh hoạt cộng 
đồng, lễ hội, phong tục, lao động sản xuất, trở 
thành phương tiện giao tiếp và giáo dục tự nhiên 
trong đời sống. Ngày nay, khi nhiều phong tục 
truyền thống không còn giữ được vị trí như trước, 
dân ca lại càng trở thành “chứng nhân văn hóa”, 
lưu giữ những giá trị mà các thế hệ trước để lại. 
Sự trường tồn của dân ca không chỉ giúp duy trì 
văn hóa truyền thống mà còn là cơ sở để các nhà 
nghiên cứu, nghệ sĩ khai thác nhằm phục dựng, 
tái hiện và truyền dạy văn hóa dân gian trong bối 
cảnh đương đại.

2.2.2. Khẳng định bản sắc văn hóa Việt Nam 
trong giao lưu và hội nhập quốc tế

Trong xu thế hội nhập, việc khẳng định bản sắc 
văn hóa dân tộc trở thành nhiệm vụ quan trọng 
của mỗi quốc gia. Dân ca Việt Nam, với sự phong 
phú và đa dạng, chính là “tấm hộ chiếu văn hóa” 
đặc sắc giúp thế giới nhận diện bản sắc Việt.

Việc UNESCO công nhận các loại hình dân ca 
như Quan họ, Ca trù, Hát Xoan, Ví – Giặm, Đờn 
ca tài tử… là di sản văn hóa phi vật thể đại diện 
của nhân loại đã khẳng định giá trị và vị thế của 
dân ca Việt Nam trên trường quốc tế. Trong các 
chương trình giao lưu văn hóa, lễ hội quốc tế, dân 



TẠP CHÍ TÂM LÝ - GIÁO DỤC

214 Tập 31 số 12 kì 2 (tháng 12/2025)

ca luôn là một trong những tiết mục mang tính 
biểu trưng của Việt Nam, thể hiện tinh thần nhân 
văn, sự tinh tế trong cảm xúc và chiều sâu lịch sử, 
góp phần xây dựng hình ảnh một đất nước giàu 
truyền thống và sáng tạo.

2.2.3. Giá trị giáo dục đạo đức, thẩm mỹ và bồi 
dưỡng nhân cách cho thế hệ trẻ

Một trong những vai trò quan trọng nhất của 
dân ca là góp phần giáo dục con người, đặc biệt là 
thế hệ trẻ trong bối cảnh hiện nay.

 Dân ca phản ánh những chuẩn mực đạo đức 
truyền thống như lòng nhân ái, tình nghĩa thủy 
chung, sự hiếu thảo, tinh thần đoàn kết, ý thức 
trách nhiệm với cộng đồng… Những bài học này 
được thể hiện nhẹ nhàng qua câu hát, dễ đi vào 
lòng người hơn những hình thức giáo dục khô 
cứng.Về mặt thẩm mỹ, dân ca giúp học sinh – 
sinh viên phát triển khả năng cảm thụ âm nhạc, 
nuôi dưỡng tâm hồn và hình thành phong cách 
sống hướng thiện, biết trân trọng cái đẹp.

2.2.4. Góp phần thúc đẩy sáng tạo nghệ thuật 
đương đại và phát triển công nghiệp văn hóa

Dân ca không chỉ là giá trị truyền thống cần 
bảo tồn mà còn là nguồn cảm hứng quan trọng 
trong sáng tạo nghệ thuật hiện đại. Nhiều nhạc 
sĩ, nghệ sĩ đã khai thác chất liệu dân ca để tạo 
nên những tác phẩm mới mang tính giao thoa giữa 
truyền thống và hiện đại.

Ví dụ: Các ca khúc nhạc nhẹ sử dụng giai 
điệu dân ca Bắc Bộ, âm hưởng quan họ;  Những 
sản phẩm âm nhạc indie, acoustic hoặc world 
music kết hợp nhạc cụ truyền thống và dân ca; 
Các chương trình nghệ thuật như “Hòa nhạc dân 
gian”, “Dân ca & nhạc trẻ” thu hút giới trẻ, tạo sự 
lan tỏa mạnh mẽ trên mạng xã hội.

Trong lĩnh vực công nghiệp văn hóa, dân ca trở 
thành tài nguyên sáng tạo: Phát triển du lịch văn 
hóa (tour trải nghiệm Quan họ, Ví – Giặm, Đờn 
ca tài tử); xây dựng sản phẩm biểu diễn nghệ thuật 
phục vụ khách du lịch; tạo ra nội dung số hấp dẫn 
trên nền tảng truyền thông mới.

2.2.5. Góp phần củng cố sự gắn kết cộng đồng 
và tái hiện không gian văn hóa truyền thống

Dân ca không chỉ tồn tại như một loại hình âm 
nhạc mà còn gắn với không gian văn hóa đặc thù 
của mỗi vùng miền. Đây là yếu tố làm nên bản sắc 
địa phương và cấu trúc văn hóa cộng đồng.

Ví dụ:
Quan họ gắn với không gian lễ hội làng Diềm, 

làng Lim.
Hò Huế gắn với lao động sông nước và truyền 

thống cung đình.
Đờn ca tài tử gắn với không gian sinh hoạt miệt 

vườn Nam Bộ.
Then – Tày – Nùng gắn với nghi lễ tín ngưỡng 

dân gian.
Những không gian này không chỉ là nơi diễn 

xướng dân ca, mà còn là môi trường hình thành 
lối sống, ứng xử, phong tục. Khi dân ca được duy 
trì, không gian văn hóa đó cũng được tái tạo, góp 
phần củng cố sự đoàn kết và bản sắc của cộng 
đồng cư dân bản địa. Trong bối cảnh đô thị hóa 
diễn ra nhanh chóng, dân ca đóng vai trò như 
“mạch nguồn văn hóa” giúp người dân gắn bó với 
quê hương, với cội nguồn.

 2.2.6. Tạo động lực phát triển du lịch văn hóa 
và kinh tế địa phương

Nhiều địa phương đã biết tận dụng dân ca để 
phát triển du lịch, tạo việc làm và nâng cao thu 
nhập cho người dân.

Ví dụ:
Bắc Ninh xây dựng tour trải nghiệm Quan họ, 

biểu diễn tại các làng quan họ cổ.
Nghệ An – Hà Tĩnh phát triển tour Ví – Giặm 

phục vụ khách du lịch văn hóa.
Bạc Liêu, Cần Thơ, Vĩnh Long khai thác Đờn 

ca tài tử trong tour sông nước Nam Bộ.
Việc lồng ghép dân ca trong sản phẩm du lịch 

vừa giúp phát huy kinh tế địa phương, vừa tạo môi 
trường diễn xướng chân thực để dân ca tiếp tục 
“sống” trong cộng đồng.

Từ những phân tích trên có thể khẳng định 
rằng dân ca không chỉ là di sản văn hóa phi vật 
thể quý giá mà còn giữ vai trò hết sức quan trọng 
trong việc bảo tồn bản sắc văn hóa, giáo dục con 
người, thúc đẩy sáng tạo và phát triển kinh tế – 
xã hội. Trong bối cảnh giao thoa văn hóa hiện 
nay, dân ca càng trở thành nền tảng để khẳng 
định vị thế và bản sắc của dân tộc Việt Nam.

III. KẾT LUẬN
Dân ca là một trong những giá trị tinh thần đặc 

sắc nhất của văn hóa Việt Nam, được hình thành 
và lưu truyền qua nhiều thế hệ. Trong bối cảnh 
hội nhập quốc tế sâu rộng và sự tác động mạnh 



TẠP CHÍ TÂM LÝ - GIÁO DỤC

215TÂM LÝ - GIÁO DỤC

mẽ của văn hóa hiện đại, dân ca có vai trò không 
thể thay thế trong việc bảo tồn và phát huy bản sắc 
văn hóa dân tộc. Dân ca không chỉ góp phần lưu 
giữ các giá trị truyền thống, nuôi dưỡng tâm hồn 
và giáo dục đạo đức, thẩm mỹ cho thế hệ trẻ, mà 
còn tạo nền tảng để quảng bá hình ảnh đất nước 
Việt Nam ra thế giới, thúc đẩy sáng tạo nghệ thuật 
và phát triển các ngành công nghiệp văn hóa, du 
lịch văn hóa địa phương.

Việc bảo tồn và phát huy dân ca trong giai đoạn 
hiện nay đòi hỏi sự vào cuộc đồng bộ của các cơ 
quan quản lý, cơ sở văn hóa – giáo dục, nghệ nhân 

dân gian và cộng đồng xã hội. Trong đó, cần chú 
trọng việc đưa dân ca vào trường học, đẩy mạnh 
số hóa và tư liệu hóa di sản, hỗ trợ nghệ nhân 
truyền dạy, phát triển các sản phẩm văn hóa – du 
lịch gắn với dân ca, đồng thời đổi mới phương 
thức truyền thông để tiếp cận giới trẻ bằng hình 
thức hiện đại, hấp dẫn.

Nếu được triển khai hiệu quả, dân ca không chỉ 
được bảo tồn đúng nghĩa mà còn trở thành động 
lực quan trọng trong việc phát huy bản sắc văn 
hóa Việt Nam, góp phần khẳng định vị thế của văn 
hóa dân tộc trong dòng chảy hội nhập toàn cầu.

TÀI LIỆU THAM KHẢO
Bộ Văn hóa, Thể thao và Du lịch (2018). Báo cáo quốc gia về bảo tồn và phát huy di sản văn hóa phi vật thể Việt Nam. Hà Nội.
Lê Huy Bắc (2015). Văn hóa dân gian Việt Nam – Giá trị và bảo tồn. NXB Đại học Quốc gia Hà Nội.
Nguyễn Chí Bền (2014). Văn hóa phi vật thể Việt Nam: Nhận diện và bảo tồn. NXB Khoa học Xã hội.
Phạm Minh Thảo (2020). “Dân ca Việt Nam trong bối cảnh toàn cầu hóa”. Tạp chí Văn hóa Nghệ thuật, số 421, tr. 15–22.
Trần Văn Khê (2004). Âm nhạc truyền thống Việt Nam. NXB Trẻ.
UNESCO (2003). Convention for the Safeguarding of the Intangible Cultural Heritage. Paris: UNESCO Publishing.


