
TẠP CHÍ TÂM LÝ - GIÁO DỤC

153TÂM LÝ - GIÁO DỤC

THIẾT KẾ SẢN PHẨM THỜI TRANG ỨNG DỤNG TỪ TRANG PHỤC MÔNG 
TRONG GIẢNG DẠY NGHỀ MAY, TRƯỜNG CAO ĐẲNG LAI CHÂU

Phạm Thị Thư, Triệu Thuý Duyên
Khoa Kinh tế tổng hợp, trường Cao đẳng Lai Châu

Tóm tắt: Bài viết trình bày kết quả tích hợp yếu tố văn hóa truyền thống dân tộc Mông vào chương trình dạy nghề may 
cho 80 học sinh lớp Trung cấp may thời trang Trường Cao đẳng Lai Châu. Trên cơ sở quan điểm gắn giáo dục nghề nghiệp 
với phát triển kinh tế – xã hội và bảo tồn bản sắc, đề tài “Thiết kế sản phẩm thời trang ứng dụng từ trang phục người 
Mông” khai thác hoa văn, màu sắc, kiểu dáng truyền thống làm cảm hứng cho các sản phẩm váy, áo, túi xách, phụ kiện. 
Quy trình gồm: nghiên cứu trang phục Mông; phát triển ý tưởng thiết kế trên nền kỹ thuật may hiện đại; tổ chức thiết kế, 
hoàn thiện, trưng bày sản phẩm. Kết quả cho thấy phần lớn học sinh hứng thú, tự hào, nâng cao kỹ năng nghề, năng lực 
sáng tạo, ý thức gìn giữ văn hóa và bước đầu biết thương mại hóa sản phẩm, khẳng định tính khả thi của mô hình dạy nghề 
gắn bảo tồn văn hóa cho học sinh dân tộc thiểu số.

Từ khóa: Lai Châu; dân tộc Mông; giáo dục nghề; thiết kế thời trang ứng dụng; trang phục truyền thống; bảo tồn văn 
hóa; học sinh trung cấp may.

APPLIED FASHION PRODUCT DESIGN FROM HMONG TRADITIONAL 
COSTUMES IN VOCATIONAL SEWING TRAINING AT LAI CHAU COLLEGE
Abstract: The article presents the results of integrating traditional Mong cultural elements into the vocational fashion 

sewing program for 80 intermediate-level fashion sewing students at Lai Châu College. Based on the viewpoint of linking 
vocational education with socio-economic development and cultural preservation, the project “Designing applied fashion 
products from Mong traditional costumes” uses traditional patterns, colors, and silhouettes as creative inspiration for 
applied fashion items such as skirts, tops, handbags, and accessories. The process includes: studying Mong traditional 
costumes; developing design ideas on the basis of modern sewing techniques; organizing activities for students to design, 
complete, and exhibit their products. The results show that most students feel engaged and proud, improve their vocational 
skills and creative capacity, enhance their awareness of cultural preservation, and begin to experiment with commercializing 
their products. This confirms the feasibility of a vocational training model that connects skills development with cultural 
heritage preservation for ethnic minority students.

Keywords: Lai Chau; Hmong ethnic group; vocational education; applied fashion design; traditional costumes; 
cultural preservation; intermediate-level sewing students.

Nhận bài: 18/10/2025		  Phản biện: 18/11/2025		  Duyệt đăng: 22/11/2025

I. ĐẶT VẤN ĐỀ
Lai Châu là một trong những tỉnh miền núi 

phía Bắc có mức độ đa dạng văn hóa cao, với 20 
dân tộc cùng sinh sống, trong đó dân tộc Mông 
chiếm khoảng 14% dân số toàn tỉnh. Đây là cộng 
đồng sở hữu hệ thống tri thức văn hóa đặc sắc, 
đặc biệt nổi bật ở kỹ thuật chế tác và trang trí 
trang phục truyền thống (Bùi, 2018). Các hoa 
văn thêu tay, bảng màu rực rỡ và cấu trúc trang 
phục được hình thành qua nhiều thế hệ không chỉ 
phản ánh đời sống tinh thần phong phú mà còn 
lưu giữ bản sắc độc đáo của dân tộc Mông. Tuy 
nhiên, dưới tác động của quá trình đô thị hóa, 
giao thoa văn hóa và sự thay đổi trong nhu cầu 
thẩm mỹ, nhiều kỹ thuật và giá trị truyền thống 
trong trang phục đang dần bị lãng quên. Sự mai 
một này không chỉ ảnh hưởng trực tiếp đến việc 
bảo tồn di sản văn hóa phi vật thể mà còn làm 
giảm tính đa dạng văn hóa một trong những trụ 
cột quan trọng của phát triển bền vững vùng dân 
tộc thiểu số (Vang, 2016).

Trong bối cảnh đó, giáo dục nghề đặc biệt là 
nghề may và thiết kế thời trang đóng vai trò như 
một kênh quan trọng để bảo tồn, phục hồi và tái 
tạo bản sắc văn hóa. Nhận thức được điều này, 
nhóm tác giả, với vai trò là giảng viên dạy nghề 
may cho học sinh dân tộc Mông, cho rằng việc tích 
hợp các yếu tố văn hóa truyền thống vào chương 
trình đào tạo không chỉ tạo nên một môi trường 
học tập hấp dẫn mà còn giúp học sinh hiểu sâu 
hơn về cội nguồn và bản sắc văn hóa của mình. 
Quan điểm này cũng phù hợp với các nghiên cứu 
về giáo dục nghề dành cho học sinh dân tộc thiểu 
số, khi Nguyễn và Trần (2020) khẳng định rằng 
việc đưa văn hóa bản địa vào đào tạo nghề giúp 
người học phát triển kỹ năng một cách tự nhiên 
hơn, đồng thời nâng cao động lực sáng tạo và khả 
năng làm chủ nghề nghiệp.

Từ góc nhìn rộng hơn, chủ trương của Đảng 
và Nhà nước cũng đã nhấn mạnh vai trò chiến 
lược của giáo dục nghề nghiệp gắn với bảo tồn 



TẠP CHÍ TÂM LÝ - GIÁO DỤC

154 Tập 31 số 12 kì 2 (tháng 12/2025)

văn hóa dân tộc. Văn kiện Đại hội Đảng XIII nêu 
rõ: “Giáo dục nghề nghiệp phải gắn với phát triển 
kinh tế  xã hội, bảo tồn và phát huy bản sắc văn 
hóa dân tộc” (Đảng Cộng sản Việt Nam, 2021). 
Đây là định hướng quan trọng nhằm đảm bảo giáo 
dục nghề không chỉ đào tạo nguồn nhân lực kỹ 
thuật mà còn góp phần giữ gìn hệ giá trị văn hóa 
truyền thống đặc biệt trong bối cảnh kinh tế thị 
trường và hội nhập quốc tế.

Trên nền tảng lý luận và thực tiễn đó, nhóm 
tác giả lựa chọn nghiên cứu và triển khai bài viết 
“Thiết kế sản phẩm thời trang ứng dụng từ 
trang phục Mông trong giảng dạy nghề may, 
trường Cao đẳng Lai Châu”. Mục tiêu của bài 
viết là xây dựng mô hình giảng dạy nghề may gắn 
liền với văn hóa dân tộc Mông, giúp học sinh phát 
triển kỹ năng nghề nghiệp theo hướng sáng tạo, 
có khả năng ứng dụng giá trị văn hóa vào thiết kế 
sản phẩm thời trang hiện đại. Qua các hoạt động 
nghiên cứu hoa văn, màu sắc, kiểu dáng truyền 
thống và quá trình chuyển hóa chúng vào các sản 
phẩm ứng dụng như váy, áo, túi xách và phụ kiện, 
học sinh không chỉ rèn luyện kỹ năng nghề mà 
còn được nuôi dưỡng niềm tự hào dân tộc. Đồng 
thời, mô hình này mở ra hướng tiếp cận mới trong 
giáo dục nghề nơi giá trị văn hóa không chỉ được 
bảo tồn mà còn được tái sinh thông qua các sản 
phẩm sáng tạo mang tính ứng dụng cao.

II. NỘI DUNG NGHIÊN CỨU 
2.1. Cơ sở lý luận
Việc tích hợp các yếu tố văn hóa truyền thống 

vào chương trình giáo dục nghề may có ý nghĩa 
quan trọng trong bối cảnh nhiều giá trị văn hóa 
dân tộc thiểu số đang đứng trước nguy cơ mai 
một. Theo Bùi (2018), văn hóa các dân tộc thiểu 
số, trong đó có dân tộc Mông, chứa đựng hệ thống 
tri thức bản địa phong phú, đặc biệt là trong nghệ 
thuật tạo hình, thẩm mỹ và kỹ thuật chế tác trang 
phục. Khi những giá trị này được đưa vào giảng 
dạy nghề, học sinh không chỉ được tiếp cận kho 
tàng văn hóa truyền thống mà còn hình thành ý 
thức gìn giữ và tái tạo bản sắc văn hóa trong môi 
trường giáo dục hiện đại.

Từ góc độ giáo dục nghề, Nguyễn và Trần 
(2020) khẳng định rằng việc lồng ghép văn hóa dân 
tộc trong đào tạo nghề giúp học sinh dân tộc thiểu 
số phát triển kỹ năng nghề nghiệp gắn liền với bản 
sắc văn hóa, đồng thời nâng cao động lực học tập 
thông qua trải nghiệm sáng tạo mang tính cá nhân 
và cộng đồng. Điều này đặc biệt phù hợp với lĩnh 
vực thiết kế thời trang ứng dụng, nơi tính sáng tạo, 
bản sắc và khả năng chuyển hóa yếu tố văn hóa 
thành sản phẩm cụ thể đóng vai trò quyết định.

Các nghiên cứu quốc tế cũng nhấn mạnh tầm 
quan trọng của việc đưa di sản văn hóa vào giáo 
dục thiết kế. Tse và Chan (2018) cho rằng tích 
hợp văn hóa bản địa trong dạy học không chỉ 
tạo nên nguồn cảm hứng sáng tạo mà còn giúp 
người học hình thành tư duy thiết kế bền vững, 
gắn với bản sắc và nhu cầu của cộng đồng. Đối 
với văn hóa Mông, những nghiên cứu như của 
Vang (2016) đã chỉ ra giá trị thẩm mỹ sâu sắc 
trong hoa văn, màu sắc và kỹ thuật làm trang 
phục, hoàn toàn phù hợp để chuyển hóa thành 
các sản phẩm thời trang hiện đại.

Tầm quan trọng của giáo dục nghề gắn với bảo 
tồn văn hóa cũng được khẳng định trong văn kiện 
của Đảng. Đại hội XIII nhấn mạnh rằng “giáo dục 
nghề nghiệp phải gắn với phát triển kinh tế – xã 
hội, bảo tồn và phát huy bản sắc văn hóa dân tộc” 
(Đảng Cộng sản Việt Nam, 2021). Đây là căn cứ 
chính trị pháp lý quan trọng định hướng việc phát 
triển các mô hình giáo dục nghề mang tính bản 
sắc, trong đó đào tạo nghề may gắn với văn hóa 
Mông là một ví dụ tiêu biểu.

Như vậy, cơ sở lý luận của đề tài được xây dựng 
trên sự kết hợp giữa định hướng chính sách của 
Nhà nước, các nghiên cứu học thuật trong nước 
và quốc tế, cùng hệ giá trị văn hóa đặc sắc của 
dân tộc Mông. Điều này tạo nền tảng vững chắc 
cho việc triển khai mô hình dạy nghề may gắn với 
bảo tồn văn hóa tại Lai Châu, góp phần phát triển 
nguồn nhân lực có kỹ năng nghề và ý thức văn 
hóa trong bối cảnh hội nhập hiện nay.

2.2. Mục tiêu nghiên cứu
Nghiên cứu được triển khai với mục tiêu tích 

hợp có hệ thống các yếu tố văn hóa truyền thống 
của dân tộc Mông vào chương trình giảng dạy 
nghề may tại trường Cao đẳng Lai Châu, qua đó 
vừa góp phần bảo tồn bản sắc văn hóa, vừa nâng 
cao chất lượng đào tạo nghề. Cụ thể, nghiên cứu 
hướng tới các mục tiêu sau:

Thứ nhất, đưa những yếu tố đặc trưng của văn 
hóa trang phục Mông như hoa văn, màu sắc, bố 
cục trang trí, kiểu dáng vào nội dung và hoạt động 
dạy học nghề may. Việc lồng ghép này nhằm giúp 
học sinh hiểu sâu hơn về cội nguồn văn hóa, nhận 
diện rõ bản sắc dân tộc mình, đồng thời tạo nên 
một môi trường học tập sinh động, giàu chất thẩm 
mỹ, khuyến khích học sinh tư duy sáng tạo.

Thứ hai, phát triển kỹ năng nghề may cho 80 
học sinh Trung cấp may thời trang không chỉ ở 
mức độ thao tác kỹ thuật mà còn ở năng lực thiết 
kế và chế tác sản phẩm thời trang mang dấu ấn 



TẠP CHÍ TÂM LÝ - GIÁO DỤC

155TÂM LÝ - GIÁO DỤC

văn hóa Mông. Học sinh được tiếp cận kỹ thuật 
may hiện đại song song với việc rèn luyện khả 
năng chuyển hóa các yếu tố văn hóa truyền thống 
thành chi tiết, mẫu mã, kiểu dáng, qua đó hình 
thành các sản phẩm thời trang ứng dụng mang 
đậm bản sắc dân tộc.

Thứ ba, khơi dậy và nuôi dưỡng niềm tự hào 
dân tộc trong học sinh thông qua chuỗi hoạt động 
thiết kế, hoàn thiện và trưng bày sản phẩm thời 
trang. Thông qua quá trình đó, học sinh không chỉ 
rèn luyện kỹ năng nghề mà còn hình thành ý thức 
trân trọng, gìn giữ và lan tỏa giá trị văn hóa truyền 
thống của dân tộc Mông, đồng thời biết cách ứng 
dụng các giá trị này vào đời sống thực tiễn qua các 
sản phẩm cụ thể như váy, áo khoác, túi xách, phụ 
kiện thời trang.

2.3. Nội dung cốt lõi 
2.3.1. Khơi dậy giá trị văn hóa trong thiết kế 

sản phẩm
Trong bối cảnh văn hóa bản địa đang đứng 

trước nguy cơ bị phai nhạt bởi tác động của toàn 
cầu hóa và sức ép của đời sống hiện đại, việc khai 
thác và chuyển hóa giá trị văn hóa truyền thống 
vào thiết kế sản phẩm thời trang không chỉ mang 
ý nghĩa thẩm mỹ mà còn mang tầm vóc của một 
chiến lược bảo tồn văn hóa bền vững. Đối với học 
sinh dân tộc Mông tại Lai Châu, quá trình này 
càng mang ý nghĩa sâu sắc bởi trang phục truyền 
thống của người Mông là một trong những biểu 
tượng văn hóa nổi bật nhất, chứa đựng tri thức 
bản địa về thẩm mỹ, kỹ thuật dệt, thêu và hệ thống 
biểu tượng văn hóa phong phú (Vang, 2016).

Các yếu tố văn hóa như hoa văn thêu tay, bảng 
màu rực rỡ, cấu trúc trang phục nhiều lớp hay kỹ 
thuật tạo khối bằng vải lanh vốn là kết tinh của 
hàng trăm năm lịch sử cộng đồng. Khi được đưa 
vào chương trình giảng dạy nghề, những chi tiết 
này trở thành “chất liệu tinh thần” giúp học sinh 
phát triển tư duy thẩm mỹ, khả năng nhận diện 
giá trị văn hóa và kỹ năng chuyển hóa biểu tượng 
truyền thống thành sản phẩm thời trang ứng dụng. 
Đây cũng là cách tiếp cận phù hợp với quan điểm 
của các nghiên cứu quốc tế, trong đó Tse và Chan 
(2018) nhấn mạnh rằng việc tích hợp di sản văn hóa 
vào giáo dục thiết kế góp phần tạo nên sản phẩm 
sáng tạo có chiều sâu bản sắc, đồng thời nâng cao 
năng lực thiết kế bền vững của người học.

Ở phương diện giáo dục nghề, việc khơi dậy 
giá trị văn hóa thông qua thiết kế sản phẩm giúp 
học sinh không chỉ rèn luyện kỹ năng chuyên môn 
mà còn tiếp cận quá trình sáng tạo dựa trên nền 

tảng văn hóa của chính mình. Điều này phù hợp 
với nhận định của Nguyễn và Trần (2020), rằng 
việc lồng ghép văn hóa bản địa vào đào tạo nghề 
giúp học sinh dân tộc thiểu số tăng động lực học 
tập, phát triển năng lực sáng tạo và hình thành ý 
thức nghề nghiệp gắn liền với bản sắc cộng đồng.

Kết quả khảo sát từ 80 học sinh Trung cấp may 
tại trường Cao đẳng Lai Châu phản ánh rõ hiệu 
quả của phương pháp này. Có 72% học sinh (58 
em) cho biết họ cảm thấy hứng thú và tự hào khi 
được áp dụng hoa văn truyền thống của dân tộc 
mình vào thiết kế sản phẩm. Con số này không 
chỉ cho thấy sự tiếp nhận tích cực của học sinh 
mà còn chứng minh rằng việc tích hợp văn hóa 
vào dạy nghề may thực sự khơi dậy niềm tự hào 
dân tộc, yếu tố mà Văn kiện Đại hội XIII khẳng 
định là trọng tâm trong chiến lược phát triển văn 
hóa Việt Nam “tiên tiến, đậm đà bản sắc dân tộc” 
(Đảng Cộng sản Việt Nam, 2021).

Việc khơi dậy giá trị văn hóa trong thiết kế 
sản phẩm không chỉ tạo ra sản phẩm thời trang 
mang tính thẩm mỹ và ứng dụng cao mà còn mở 
ra hướng đi mới cho giáo dục nghề. Đây là cơ sở 
quan trọng để bảo tồn di sản văn hóa Mông theo 
cách sống động, sáng tạo và phù hợp với dòng 
chảy phát triển của thời đại.

2.3.2. Quá trình thiết kế và phát triển sản phẩm
Quá trình thiết kế và phát triển sản phẩm thời 

trang ứng dụng từ trang phục truyền thống Mông 
được triển khai theo một quy trình mang tính hệ 
thống, đảm bảo vừa tôn trọng giá trị văn hóa vừa 
phù hợp với yêu cầu thực tiễn của đào tạo nghề. Đây 
là cách tiếp cận phù hợp với quan điểm của Tse và 
Chan (2018), khi cho rằng việc tích hợp di sản văn 
hóa vào thiết kế đòi hỏi một quy trình bài bản, trong 
đó người học phải hiểu sâu về nguồn gốc văn hóa 
trước khi chuyển hóa thành sản phẩm sáng tạo.

Trước tiên, học sinh được hướng dẫn nghiên 
cứu các mẫu trang phục truyền thống của người 
Mông. Nội dung nghiên cứu không chỉ dừng ở 
việc quan sát hình thức mà còn đi sâu vào cấu trúc 
trang phục, bố cục hoa văn, cách sử dụng màu 
sắc và ý nghĩa biểu tượng ẩn sau từng họa tiết. 
Đây cũng là bước phù hợp với đề xuất của Vang 
(2016), người nhấn mạnh rằng việc hiểu đúng ý 
nghĩa văn hóa là điều kiện tiên quyết để bảo tồn 
bản sắc khi đưa trang phục Mông vào các sản 
phẩm đương đại.

Dựa trên nền tảng kiến thức văn hóa đó, học 
sinh tiếp tục phát triển ý tưởng thiết kế theo hướng 
kết hợp giữa yếu tố truyền thống và kỹ thuật may 



TẠP CHÍ TÂM LÝ - GIÁO DỤC

156 Tập 31 số 12 kì 2 (tháng 12/2025)

hiện đại. Các chi tiết như đường thêu, họa tiết hình 
học, gam màu chàm, đỏ, xanh truyền thống được 
biến đổi linh hoạt để trở thành điểm nhấn thẩm mỹ 
trong váy, áo khoác, túi xách hoặc phụ kiện thời 
trang. Cách tiếp cận lai ghép (hybrid) này không 
chỉ làm mới giá trị văn hóa mà còn biến chúng 
thành yếu tố phù hợp với thị hiếu của người tiêu 
dùng hiện đại.

Sau khi xây dựng ý tưởng, học sinh bước vào 
giai đoạn thiết kế, cắt may và hoàn thiện sản phẩm. 
Đây là quá trình rèn luyện kỹ thuật nghề, từ thiết 
kế rập, lựa chọn chất liệu, xử lý hoa văn cho đến 
hoàn thiện chi tiết. Việc đưa học sinh trải nghiệm 
trọn vẹn quy trình sản xuất giúp đảm bảo rằng 
sản phẩm không chỉ mang đậm bản sắc văn hóa 
mà còn có tính ứng dụng cao, điều mà Nguyễn và 
Trần (2020) cho rằng rất quan trọng trong đào tạo 
nghề gắn với phát triển kinh tế địa phương.

Kết quả khảo sát phản ánh hiệu quả rõ rệt của 
phương pháp đào tạo này. Trong tổng số 80 học 
sinh tham gia, 65% cho biết họ đã thiết kế thành 
công các sản phẩm thời trang ứng dụng lấy cảm 
hứng từ trang phục Mông. Đồng thời, 80% học 
sinh bày tỏ sự hài lòng với toàn bộ quá trình học 
tập từ khâu nghiên cứu văn hóa, hình thành ý 
tưởng đến thực hành và hoàn thiện sản phẩm. 

2.3.3. Giáo dục và rèn luyện kỹ năng nghề qua 
hoạt động thực tiễn

Hoạt động thiết kế và trưng bày sản phẩm giữ 
vai trò then chốt trong việc gắn kết đào tạo nghề 
với thực hành sáng tạo, đặc biệt đối với các ngành 
nghề đòi hỏi tư duy thẩm mỹ và kỹ năng chế tác 
như may, thiết kế thời trang. Thay vì chỉ dừng lại 
ở việc hoàn thiện sản phẩm trong phạm vi lớp học, 
học sinh được khuyến khích tham gia các cuộc 
thi thiết kế, triển lãm và trưng bày sản phẩm thời 
trang ứng dụng từ trang phục Mông. 

Hoạt động trưng bày giúp học sinh hiểu sâu 
hơn về tiến trình phát triển của một sản phẩm thời 
trang từ ý tưởng, thiết kế, lựa chọn chất liệu, hoàn 
thiện kỹ thuật, đến cách thức giới thiệu sản phẩm 
trước cộng đồng. Đây là một quá trình trải nghiệm 
trọn vẹn “vòng đời sản phẩm” mà theo Nguyễn 
và Trần (2020), chính là nền tảng giúp người học 
hình thành sự tự tin nghề nghiệp và khả năng thích 
ứng với môi trường lao động thực tế. Đồng thời, 
đây cũng là môi trường để học sinh tiếp nhận phản 
hồi trực tiếp từ giáo viên, bạn học và người xem, 
giúp các em điều chỉnh tư duy thẩm mỹ, kỹ năng 
kỹ thuật và phương pháp thể hiện ý tưởng sao cho 
phù hợp hơn với thị hiếu xã hội.

Từ góc độ văn hóa, hoạt động trưng bày sản 
phẩm mang ý nghĩa quan trọng trong việc quảng 
bá bản sắc văn hóa Mông thông qua các sáng tạo 
thời trang ứng dụng. Những mẫu váy, áo khoác, 
túi xách hay phụ kiện mang dấu ấn truyền thống 
khi được đưa vào không gian công cộng không 
chỉ giúp học sinh thể hiện khả năng sáng tạo mà 
còn góp phần lan tỏa giá trị văn hóa tới cộng đồng 
đây là cách “bảo tồn văn hóa trong vận động” mà 
nhiều học giả (Vang, 2016) đánh giá cao.

Kết quả khảo sát sau khi dự án hoàn thành 
cho thấy tác động tích cực rõ rệt của hoạt động 
thực tiễn này: 78% học sinh tham gia các cuộc 
thi và trưng bày sản phẩm cho biết họ cảm thấy 
tự tin hơn về kỹ năng nghề may và năng lực sáng 
tạo của bản thân. Con số này đồng thời phản ánh 
hiệu quả của việc đưa học sinh tham gia vào môi 
trường thực hành thực tế điều mà các nghiên cứu 
quốc tế (Tse & Chan, 2018) cũng chỉ ra là yếu tố 
cốt lõi giúp nâng cao năng lực thiết kế và hình 
thành phong cách sáng tạo cá nhân.

2.4.  Kết quả và ứng dụng thực tiễn
Về phía người học, dự án tích hợp yếu tố văn 

hóa Mông vào giảng dạy nghề may cho thấy tác 
động rõ nét cả ở phương diện kỹ năng nghề và 
nhận thức văn hóa. Thông qua quá trình nghiên 
cứu trang phục truyền thống, thiết kế, chế tác và 
trưng bày sản phẩm, học sinh không chỉ được rèn 
luyện kỹ năng chuyên môn như xây dựng rập, cắt 
may, xử lý chi tiết và hoàn thiện sản phẩm mà 
còn hiểu sâu hơn về ý nghĩa, giá trị của hoa văn, 
màu sắc và kiểu dáng trang phục Mông trong đời 
sống văn hóa cộng đồng. Kết quả khảo sát ghi 
nhận 85% học sinh cho biết họ nhận thức rõ hơn 
về giá trị của trang phục truyền thống sau khi 
tham gia dự án; nhiều em bày tỏ cảm giác gắn kết 
hơn với cội nguồn văn hóa và hình thành niềm 
tự hào khi được “kể chuyện” về dân tộc mình 
bằng chính các sản phẩm thời trang do bản thân 
thiết kế. 

Ở phương diện ứng dụng, các sản phẩm thời 
trang ứng dụng từ cảm hứng trang phục truyền 
thống Mông đã bước đầu chứng minh được tiềm 
năng trong thực tiễn đời sống và phát triển nghề 
nghiệp. Nhiều mẫu váy, áo, túi xách, phụ kiện 
được thiết kế theo hướng hiện đại hóa chi tiết 
trang trí, giản lược phom dáng nhưng vẫn giữ 
được “hồn cốt” văn hóa Mông, qua đó phù hợp 
hơn với nhu cầu sử dụng hằng ngày và thị hiếu 
của khách hàng, đặc biệt là khách du lịch. Theo 
kết quả khảo sát, một số em học sinh cho biết họ 



TẠP CHÍ TÂM LÝ - GIÁO DỤC

157TÂM LÝ - GIÁO DỤC

đã bắt đầu thiết kế và bán sản phẩm tại các hội 
chợ địa phương hoặc trên các nền tảng trực tuyến, 
mở ra hướng tiếp cận thị trường bước đầu cho sản 
phẩm mang bản sắc văn hóa. 

III. KẾT LUẬN
Kết quả nghiên cứu cho thấy việc tích hợp các 

yếu tố văn hóa truyền thống của dân tộc Mông 
vào chương trình dạy nghề may không chỉ góp 
phần nâng cao chất lượng đào tạo kỹ năng nghề 
cho học sinh mà còn tạo kênh hiệu quả để bảo 
tồn và phát huy bản sắc văn hóa dân tộc. Thông 
qua các hoạt động nghiên cứu trang phục truyền 
thống, thiết kế, chế tác và trưng bày sản phẩm 
thời trang ứng dụng, học sinh vừa được rèn luyện 
tay nghề, tư duy thẩm mỹ, năng lực sáng tạo, vừa 
được củng cố hiểu biết về giá trị văn hóa của cộng 

đồng mình, từ đó hình thành niềm tự hào và ý thức 
trách nhiệm trong việc gìn giữ, lan tỏa di sản văn 
hóa Mông trong bối cảnh hiện đại.

Từ những kết quả đạt được, có thể khuyến nghị 
việc nhân rộng mô hình dạy nghề gắn với văn hóa 
dân tộc tại các cơ sở giáo dục nghề nghiệp khác, 
đặc biệt ở những địa bàn có đông đồng bào dân 
tộc thiểu số sinh sống. Nếu được triển khai phù 
hợp với điều kiện từng địa phương, mô hình này 
không chỉ giúp bảo tồn và làm sống động các giá 
trị văn hóa truyền thống thông qua sản phẩm cụ 
thể, mà còn góp phần phát huy nghề truyền thống, 
mở rộng cơ hội việc làm, khởi nghiệp cho học 
sinh, gắn giáo dục nghề với phát triển kinh tế - xã 
hội và du lịch văn hóa tại các vùng miền núi, vùng 
đồng bào dân tộc.

TÀI LIỆU THAM KHẢO
Đảng Cộng sản Việt Nam. (2021). Văn kiện Đại hội đại biểu toàn quốc lần thứ XIII. Nhà xuất bản Chính trị quốc gia Sự thật.
Bùi, H. T. (2018). Bảo tồn và phát huy giá trị văn hóa các dân tộc thiểu số trong bối cảnh hội nhập. Tạp chí Văn hóa 

Nghệ thuật, 402, 12–18.
Nguyễn, T. L., & Trần, M. H. (2020). Giáo dục nghề và phát triển kỹ năng sáng tạo cho học sinh dân tộc thiểu số. Tạp 

chí Khoa học Giáo dục Việt Nam, 20(3), 45–53.
Tse, S. & Chan, T. (2018). Integrating cultural heritage into fashion design education: A project-based learning approach. 

Journal of Design Education, 12(2), 58–72.
Vang, C. T. (2016). Hmong textiles and material culture: Identity, symbolism, and transformation. University of 

Minnesota Press.


